# 上帝擲骰子

## ——自然演化與歷史進步的哲學思考

是军

#### 一 挑戰不僅在於「宇宙有限 |

在文化大革命時期的中國有過閱讀經歷的人們應該記得:1970年代中國曾經對現代宇宙學的主要成就,即「大爆炸生成宇宙」(Big Bang)學說和3K背景輻射(Cosmic Microwave Background, CMB)等相關發現,展開過一場「政治正確」的官方大批判①。據說,這些「資產階級偽科學」否定了宇宙在時空兩個維度上的無限性,就是為了給上帝的存在提供證明,其心可誅。這一批判與文革中對經典遺傳學(摩爾根[Thomas Morgan]—孟德爾[Gregor Mendel]學說)乃至對愛因斯坦(Albert Einstein)相對論的批判一樣,因其毫無學術意義,如今已經被當成笑柄。

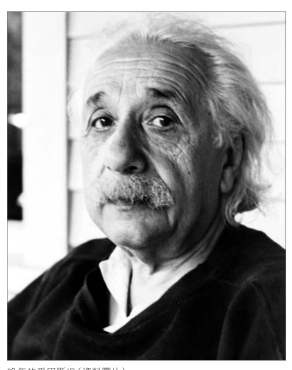
其實,現代宇宙學之所以讓那些根本不懂宇宙學為何物的人深惡痛絕,就是因為它主張的「宇宙有限論」與所謂無神論的「唯物主義世界觀」有明顯衝突,而為各種宗教中的神創論留下了空間。

宇宙有限論歷史悠久,其在現代物理學中的雛形在愛因斯坦相對論中就已形成。早在批判大爆炸宇宙學之前的1969年,中國物理學家何祚庥等人已經在批判愛因斯坦的「宇宙有限論」;在更早的蘇聯斯大林時代,當時的意識形態主管日丹諾夫 (Andrei Zhdanov) 也發動過這種運動。文革時期,批判愛因斯坦的人還給他戴了一頂「明目張膽的宇宙有限論」帽子,並推論說:「有限的物質世界以外總要有非物質的、超自然的東西(存在),這只能是上帝」②——就因為這一點,日丹諾夫、何祚庥等人就決不能容忍。

當然,比愛因斯坦相對論更「明目張膽」的還是大爆炸宇宙學,因為它通過天體紅移和背景輻射等可觀測現象進行推算,第一次給出了有限宇宙時空範圍的科學數據,使有限宇宙從一種哲學設想變成了科學結論。但我認為更重要的還是:它不僅僅是論證宇宙的「有限」及其範圍本身——其實從邏輯上

講,僅僅論證宇宙時空範圍有限,是不足以挑戰廣義「唯物」論的③。實際上,現代宇宙學關於宇宙演化的整個敍事,乃至與宇宙學密切相關的現代生物演化理論,以及本文在有限篇幅中無法討論的人類社會演化理論,都在講述一個「上帝如何擲骰子」的故事——「擲骰子」是個物理(這裏泛指一切關於物質的科學)過程,但是「上帝」賦予了這個過程以終極意義。

任何唯物主義者或「不相信上帝的人」都不會主張「上帝造人」説——這不光指不相信《聖經》裏「上帝造人」的那個具



晚年的愛因斯坦(資料圖片)

體版本,也不可能相信盤古、梵天或其他文化中描述的造物(創世)故事。同樣地,他們也不會認為在「大爆炸」(且不說這個「大爆炸」的原因何在——任何「科學」問題如果向上窮索的話,都會遇到牛頓[Isaac Newton]所謂的「第一推動力」[First Law of Motion]問題。本來這裏就有了上帝存在的理由,但這太過簡單粗陋,本文不想這樣論證) 開闢的原始宇宙物質中,只經過一次「突變」就直接產生了現代人類——因為這樣「不科學」的説法,其實就已經是「上帝造人」的另一種版本了。

我們能夠聽到的科學解釋都是這樣一種連續的故事:大約138億年前,從一個「奇點」發生的「大爆炸」創造了原始宇宙,它最初是質能不分、時空不分、無中心無邊際的一團混沌,後來在幾個階段的膨脹中出現了質能分離和「暗能量」、「暗物質」、「能量」與「物質」。

這裏重要的是:根據這個學說,原始宇宙中對此後演化幾乎竟無意義(至少現在說不出甚麼意義)的暗能量與暗物質佔了絕大部分,只有僅佔宇宙總質能4.9%的「物質」得以幸運地繼續參與演化。

這些「物質」據說最初質量有10的53次方公斤,平均溫度為2.72548K(即所謂3K背景輻射)。就在這麼一團混沌中,宇宙從無限致密高溫的「奇點」走向冰冷死寂的虛空。但是,與我們通常理解的爆炸只是一種毀滅性的單向膨脹不同,「宇宙大爆炸」其實是一個「創造」的過程:在超宏觀尺度上的膨脹中,宇宙內部卻隨機地發生着凝聚(坍縮)和膨脹(爆炸),逐漸從無序變成有序。

大爆炸開始後,原始宇宙經歷了所謂普朗克時期、暴脹時期、夸克時期、 強子時期與輕子時期,結果產生了夸克和一系列基本粒子——如前所述,在 原始的宇宙總質能中,能夠參與這些演化的只有鳳毛麟角的極小部分幸運的 「物質」。

這些有幸形成了基本粒子的「物質」後來又經歷了無數的「隨機漲落」,在凝聚與膨脹中反覆折騰,其中一部分即「重子」中的中子和質子,以及「輕子」中的電子構成所謂的「重子物質」,它們愈來愈「有序」地演化為星雲、恆星、星系等天體。這些宇宙天體絕大部分的質量 (99%以上) 都是非原子態的「等離子體」,它們在熾熱狀態下不斷完成一個個恆星的生命循環:從星雲坍縮成主序星,經歷漫長生命到晚期又膨脹為紅巨星,能量耗盡後再坍縮為致密星 (白矮星、中子星、黑洞等),或發生「超新星」爆炸,而將物質回歸於宇宙虛空。

正如原始宇宙絕大部分質能都是沒有演進前途的「暗物質」一樣,宇宙中剩下那些幸運的「物質」中絕大部分也都跳不出這種「六道輪廻」,而只能永遠處於非原子態 (等離子體和輻射粒子,以及構成致密星的「中子態」等),也就不可能進一步「進化」。只有極少數物質屬於「幸運中的幸運」,有幸在恆星內核的極高溫核聚變中形成重元素 (重於氫與氦的元素)。重元素與氫氦在恆星生命期內也都是等離子體,只有超新星爆炸使它們被拋灑到太空冷卻後,才能以原子(以及原子合成的分子)狀態存在,也才有了我們在地球上習以為常、但在整個宇宙中其實非常稀罕的所謂「物質三態」(氣態、液態和固態,近期還發現一些新態如玻色一愛因斯坦凝聚態[Bose-Einstein Condensate]等),以及在此基礎上才會出現的所謂「化學」過程。

但這些有幸的三態物質無論是繼續遨遊於冰冷死寂的太空(那裏可能發生的「化學」過程非常有限),還是被恆星引力俘獲而投入其熾熱懷抱、重新化為等離子體,都不可能有甚麼「前途」。只有極少數「幸運中的幸運中的幸運兒」,



作者認為「上帝」賦予「擲骰子」這個過程以終極意義。(資料圖片)

由於被俘獲時的角度和速度恰好適合:既不能逃逸而回歸太空、又不致一頭 撞入而湮滅於熾熱的恆星體內,它們於是極其「幸運」地成為只能圍繞恆星 旋轉的「行星」,在行星上才有極小的機率可能發生更高級的演化:在軌道不 遠不近、恆星照耀的不冷不熱狀態下,它們的化學反應豐富起來,形成各種 各樣的分子,就質量而言其中絕大部分是「無機分子」,就種類而言大部分卻 是「有機分子」:只有碳、氫兩種元素的特殊性質有可能結合成以碳鏈、碳環 為骨架的較大分子,並形成遠超無機物的繁多種類,為更高級的聚合演化提 供可能。

通常認為,在138億年前的大爆炸產生宇宙後,直到四十五億年前地球形成,我們才看到了第一例這樣的條件。而迄今也尚未觀察到第二例——儘管關於「外星文明」的猜測很多,但只是猜測而已,近年來太空探索發現的一些「可能的另一地球」,也只是質量與離主星距離等少量信息類似地球,但這些「太陽系外可能的地球」上是否有上述演化,卻誰也說不清。

#### 二 生命的出現,是一個純物質過程嗎?

這裏要指出一個矛盾現象:一方面,當代研究的進展發現有機物乃至「生命材料」的存在條件,遠比過去設想的要「隨意」得多;另一方面,我們在地球上竭盡全力人為建立理想條件的合成高級有機物與「準生命」物質的難度,卻比過去設想的更難。與過去的死寂太空設想不同,當代發現的太空有機物種類猛增,雖然遠遠不如地球豐富,但一些在地球上都極難合成的大規模碳鏈,如C70富勒烯和石墨烯,在太空卻能找到。在太空發現多種氨基酸後,2020年甚至有人宣布在隕石中發現了一種「太空蛋白質」。雖然引起爭議,但是關於地球生命來自外太空的説法還是趨於活躍。

另一方面,「生命」及「生命前」物質在地球上的合成又似乎比以前預料的更難。在蛋白質與脱氧核糖核酸 (DNA) 等「生命物質」的合成取得進展後,曾有人樂觀地認為:在地球上合成生命「甚至可能比將人類送上月球所需的努力還要容易」④。但是,人類登月至今已經半個多世紀,真正的合成生命似乎還遙遙無期。過去流行的一種「毛左」說法大讚中國在文革中取得一項最著名的前沿科學成就,就是「人工合成蛋白質——結晶牛胰島素」。其實這裏有些誤解:合成牛胰島素項目(「601」項目)是1958年立項、1965年9月完成的,與1966至1976年間的文革並無關係。但不管是不是成於文革,僅就這項研究而言,「蛋白質」概念包括了繁簡結構差別極大的眾多種類,形形色色的蛋白質聚合的氨基酸少到20幾個,多到2.7萬。牛胰島素聚合的氨基酸殘基為51個,是最簡單的蛋白質之一,但能形成也確實了不起。只是,這離人造「生命」還幾乎無限遠。時至目前,化學合成蛋白質的規模也不超過300個氨基酸殘基,離遠為複雜的、構成生命的基本蛋白質還非常遙遠。

相比之下,以化學手段人工合成核酸類遺傳材料的進展似乎要大得多。組成 DNA 的基本單元核苷酸,要比組成蛋白質的基本單元氨基酸結構要複雜許多,外太空發現過氨基酸,卻沒有發現核苷酸;核苷酸人工合成的進度也要比氨基酸幾乎晚一個世紀(1820年合成甘氨酸,1909年才合成尿苷酸)。但是,一旦有了核苷酸,用磷酸二酯鍵對核苷酸進行人工聚合,卻比用肽鍵進行氨基酸聚合的難度小。今天人們已經可以製造百萬級鹼基的 DNA 巨大分子——據說「已經逼近生命所需要的門檻」。2010年,美國凡特研究所(J. Craig Venter Institute)的團隊甚至用完全人工合成的基因組植入受體細胞,啟動了自我複製,他們認為是「合成生命的起點」。

但科學界主流並不認可這種説法,因為他們植入的基因組仍然要依靠受體細胞,即依靠現存已有的生命體。儘管進步巨大,但從性質上講,這就像人工合成胰島素如果具有「活性」,使用它就可以替代天然胰島素治糖尿病,但不能説它就是生命一樣,甚至與人工心臟支架植入人體可以具有器官的功能相同,卻不能説它就是生命一樣。這些人造物植入生命體後產生的效果儘管在科學上的尖端程度不同,但在生命哲學的意義上並沒有根本的區別,人工基因在已有生命體中的複製,與「合成生命」仍是兩回事。蛋白質的人工合成如今被認為遇到「天花板」,離構成生命的需要還是很遠很遠。而更重要的是,把化學合成的DNA和化學合成的生命基本蛋白質,組合成可以按基因指令自行新陳代謝的「人造生命」,這就像「令死人復活」一樣(嚴格地說比「死人復活」還要難得太多太多,下詳),仍然是幾乎不可能達到的目標。

但是反過來,蛋白質和DNA的降解失活,卻是那麼容易,就像人造生命之難和自然生命消滅之易一樣。這種超複雜的大分子是那麼脆弱,冷一點,熱一點,酸一點,鹼一點都會令它降解;以致在任何情況下,離開新陳代謝機制的蛋白質或DNA(單個分子或分子群)幾乎都會迅速降解失活(如人死後屍體必然腐敗爛掉)。而失活後再「復生」,如果不是絕無可能,至少也是極為困難。換句話說,蛋白質或DNA的穩定存在本身,就離不開新陳代謝機制(即離不開生命)。那麼,生命如果不是原來就有,而是要用自然演變而來的蛋白質和DNA建構起來(不信超自然力量的唯物主義者只能這麼設想),這怎麼可能呢?這就好像活人肯定會(早晚都會)死,但死人變活可能嗎?

這裏的問題在於:生命的出現當然必須有物質基礎,但是生命出現可以 看作一個純物質過程嗎?

相信生命出現是一個純物質過程的人,往往認為合成了蛋白質,繼而又合成了DNA,合成遺傳物質,最後就可以「合成生命」。如果現在還不行,那只是因為今天合成的蛋白質和DNA還都太簡單。只要科學不斷進步,我們總會合成出足夠複雜的「生命物質」,並用它「組裝」出生命……

但是純粹從物質形態講,最近似於生命的東西,不就是生命死亡後一瞬間的「遺體」嗎?一個一瞬前剛死去的人,甚至體溫都尚未下降,不用説,他也仍擁有與一瞬前同樣複雜的生命物質。他(它)不僅四肢五官齊全,而且從

肌、血、骨的理化構成而言,與生命尚存的一瞬前說不上有甚麼物質性變化,或者說還尚未發生這種變化——同樣複雜的DNA,同樣複雜的蛋白質,絕大部分DNA螺旋體的斷鏈、蛋白質的降解都還未發生,只是新陳代謝中斷了(或者用宗教的說法,「靈魂」離開了)。而這種中斷如果與肉體的物質變化有關,這變化也是極小——小到生命科學至今還沒法發現(如果發現了,科學就能阻斷這種變化,人也就長生不老了)。

换句話說,如果合成牛胰島素真的是從物質上合成生命的「萬里長征第一步」,那麼死人的復活在物質意義上就應該僅一步之遙,而絕不是甚麼萬里長征。那麼,究竟為甚麼這一步就是跨不過去?問題就在於這一步並不是「肉」(這裏泛指包括蛋白質和DNA在內的生命物質)多與少之別,甚至不是「肉質」進步程度(生命物質複雜程度)之別,而是「靈與肉」之別。理論上講,即便蛋白質的合成能夠突破「天花板」,DNA的合成能夠達到「生命所需的數量級」,頂多也不過等於複製了一具無生命的「遺體」而已。如果這「靈與肉」的「一步之遙」都不可逾越,又何談萬里長征?

换句話説,生死之別真的可以給出純物質性的解釋嗎?

進而言之,即便不排除未來科學的高度發達後有可能把「遺體」變成活人, 乃至用人造物質「組裝」出生命,那也是高智力人類活動參與的結果。如果你是 唯物主義者,你相信「自然演化」下死人會復活嗎?不會又為甚麼?只是因為死 人與活人的「物質」差異太大?能大過無機物與有機物、有機物中的低分子和 高分子、氨基酸與蛋白質?後面這些進化可以發生,但概率太小。那麼死人復 活也是「概率太小」?一年兩年等不來,十年百年千萬年總能「碰巧」等來?

當然不能。常識告訴我們,「自然演化」下的死人一兩年後只能變成一堆 枯骨,千萬年後連保持為有機物(比如深埋地下變成石油)的機會都不大,而 是大概率地徹底化解為無機物(就像火葬後的一縷青煙)。若干億年後,再隨 太陽衰變為紅巨星吞噬地球,而退化為三態之前的等離子體……

换言之,人造生命即便能成功,與「自然演化」出生命仍然不是一回事。按有神論的説法(不限於如舊約《聖經》那種具體版本),人類異於其他生物的本事歸根結蒂來自神授,即人造物實質上還是神造物。而唯物論在論證生命「自然演化」出人類之前,首先要面臨無生命世界「自然演化」出生命的問題。今天人類雖然離造就生命很遠,但用非生命物質模擬生命的某些功能,進展卻極其巨大。不僅人工體能即機械早已遠超人力,人工智能(AI)這些年來也突飛猛進,信息處理、計算、聯想、學習能力都已遠超人類,以至學界開始討論「硅基生命」(silicon-based life)會不會統治乃至消滅人類的問題。但這也給「生命起源之謎」增添了一個參照系:今天最複雜的納米級AI晶片比起最簡單的細菌,其物質結構的複雜程度還是小得多。細菌能夠代謝繁殖,納米晶片不能,人能造出納米晶片,卻做不出細菌。那麼為甚麼人們無法相信「自然演化」能夠產生出「硅基生命」,卻如此堅信「自然演化」能夠產生出更加複雜的「碳基生命」(carbon-based life)來呢?

#### 三 如果恐龍沒有滅絕

我們暫且擱置「起源」,把生命存在作為既成事實再討論生物演化吧。在這種條件極為苛刻、而且可逆性極高的情況下,有氧、氮、磷、硫等元素參與,有機物的隨機演變中出現了氨基酸,不同的氨基酸又隨機結合成種類繁多的蛋白質。而在更苛刻和稀有的條件下,有機物中出現更為複雜的核苷酸,許多核苷酸又組成比蛋白質更複雜的核糖核酸和DNA,DNA為極其複雜的大分子聚合物,其中的許多鹼基連接兩條螺旋形大分子長鏈的排列方式,可以不斷複製,這就是所謂「遺傳密碼」。正是依靠它,在DNA與蛋白質以特殊方式結合後,遺傳密碼即可形成指令,不斷形成各種蛋白質組合,並啟動新陳代謝,代代相傳,「生命」於是誕生。這就是約三十六億年前出現的原核生物。

但是現在我們知道,在接下來的長達三十億年多時間,生命的演化極其緩慢且進退踟躕,幾乎可以說是停滯在這個原始單細胞(原核與真核)的狀態下,只是到末期才出現了幾種水母之類的多細胞生物。直到五億多年前,不知為何發生了寒武紀(Cambrian)物種大爆發,生命「進化」才突然大幅加快。現今生物分類的動物、植物、真菌三「界」的五十四個「門」中,絕大多數產生於這次「生命爆發」。還有不少「門」出現後又滅絕,未演化至今。顯然,這個過程仍然非常非常隨機。

現在知道,這五億年裏先後有過五次生命大滅絕,每次都消滅了絕大多數當時存在的物種。這期間也有過幾次生命大爆發。如果沒有這些爆發,地球就可能恢復死寂,但如果沒有這些滅絕,也可能騰不出生存空間和競爭機會給我們現在所見的物種——包括我們人類。人類所屬的哺乳類起源於恐龍滅絕之後、約6,600萬年前的新生代,可以說沒有導致恐龍滅絕的這次災變,今天不但不會有人類,甚至我們最熟悉的動物夥伴們:馬牛豬羊貓狗兔,以及我們反感的虎豹豺狼狐鼠輩,乃至我們所說的十二生肖,都根本不會存在。與哺乳動物取代爬行動物幾乎同步,被子植物也取代了蕨類。恐龍時代的池沼、草地與森林都以蕨類為主,災變後都成了花果草木世界。我們現在知道,災變前後地球的理化條件、氣候環境差異不大,「生物圈」(biosphere)卻完全變樣,除了災變這一「上帝的骰子」,誰能說清其中因果?

有了哺乳類的世界,「我們」的出現是不是就有了保證?仍然不!我們現在知道,靈長目人科人屬物種出現於280萬年前的非洲,而那個地方也許條件太好,導致他們「不思進取」而演變停滯;也許條件太壞,導致他們無法生存而滅絕。總之「我們」仍然沒能在那個大陸出現。但從180萬年前起,在完全沒有地理知識引導的「盲目」流動中,他們中的一些人居然多批次地先後走出了非洲。其實,也不是走出了非洲就一定有前途。實際上,此後一批又一批的他們——格魯吉亞人、北京人、元謀人、爪哇人、海德堡人,乃至和我們當時祖先的腦、體能力不相上下(也有人說更強)的尼安德特人,等等,都相繼滅亡了。只有我們的祖先——六萬年前走出非洲的一支智人,繁衍至今並擴散到五大洲。

可以說,我們是人屬迄今已發現的二十來個種中唯一的倖存者——而所謂倖存,就是絕非必然,只是在不大的、確切地說是極小的概率下,幸運地生存下來了而已——甚至能不能叫「小概率」也是個問題。我們知道一次性的現象是難言概率的,而現代物種進化(為避免定義上的進化論與災變論之爭,可能叫「演化」更合適)理論的公認模型是所謂的「進化樹」理論,其實就面臨這樣的問題。

自從「寒武紀物種大爆炸」被證實,有人就認為災變論挑戰了進化論。其實災變只是挑戰了漸進論而已,在某種意義上,災變論其實也是一種進化論。但問題在於:無論進化以災變還是漸變的方式發生,它都表現為「進化樹」。所謂進化樹,即物種演化具有這樣的特徵:同源異向,不可重疊;窗口唯一,不能再現。自從達爾文主義 (Darwinism) 戰勝拉馬克主義 (Lamarckism) 以後,自然選擇理論取代「用進廢退」之説,可能的進化「方向」就成為一個問題。拉馬克 (Jean-Baptiste Lamarck) 實際上認為生物可以通過努力和「學習」走向「進步」,而達爾文 (Charles Darwin) 否定了他的看法,認為生物只能被動接受自然選擇。但至少,增強適應性似乎也可以視為一種方向,儘管「適者生存」顯然比「學習進步」更悲觀。但是1931至1968年間,美國科學家賴特 (Sewall Wright) 和日本科學家木村資生相繼提出與完善了遺傳基因的隨機漂變理論,並逐漸成為主流觀點。它比達爾文的原有理論 (更不用說拉馬克) 更強調演化的隨機性,不僅學習進步沒可能,連適應選擇都不是方向了。演化向何處去,只看「上帝擲骰子」的結果!

而且事實也證明,由基因決定的物種演化方式如同樹枝分叉,是同源異向的。分叉的樹枝不可能再長到一起。我們和大猩猩有共同的靈長類祖先,但「人猿相揖別」之後就各自演化,不可能合流了。人類可能會滅絕,但不可能「退化」成大猩猩,正如大猩猩可能演化出「超猩猩」,但不可能「進化」成人。同源物種不斷發生變異和分化,但一旦分化導致生殖屏障,不同分枝間基因不再交流,它們的分化方向就不再相交。因此:

假如今天人類滅絕,能指望倖存的其他靈長類(靈長目)物種(比如大猩猩)再進化出人類來嗎?不可能。

假如今天靈長類滅絕,能指望倖存的其他哺乳綱物種(比如牛馬之類)再 進化出靈長類來嗎?不可能。

假如今天哺乳綱滅絕,能指望倖存的其他脊椎動物門物種(比如蜥蜴)再 進化出哺乳綱來嗎?不可能。

假如今天脊椎動物滅絕,能指望倖存的其他動物界物種(比如昆蟲)再進 化出脊椎動物來嗎?不可能。

假如今天動物滅絕,能指望倖存的其他生物,比如植物或真菌再進化成動物來嗎?不可能。

最後,假如今天生物滅絕,能指望倖存的有機化合物再進化出生物來 嗎?按同樣的邏輯,應該也是不可能的。 因此,人科中出現人屬的「窗口期」只有一次,就像靈長目中出現人科、 人屬中出現智人的機會也只有一次。我們其實就是上帝擲的那一次骰子造成 的。科幻作品中經常出現「天外文明」,説實話如果不信「上帝」,那天外文明 就絕不可能。因為即便太陽系之外還有「另外的地球」,那裏可能發生的也只 會是另類的演化,即便同樣產生了生命,那也是另外一株完全不同的進化樹。 極而言之,就算「碰巧」出現了類似的「恐龍」,接下來也不可能會有哺乳類, 更不用說人類了。

#### 四 沒有「必然」,有無「可能」?

總之,從「時間開始」的「大爆炸」產生宇宙起,無論是「物質世界」、可以出現化學演化的原子分子世界、有機類、生物世界、人類,還是現代文明,都是一次次「幸運」的產物,並不是必然如此。而更重要的是:這種演化鏈一直延續下來的可能性(請注意不是指「必然性」),從邏輯上講,也似乎是難以想像的。換句話說,它不僅不是必然如此,從「唯物」角度看,甚至可以說是「必然不會」如此——即連極小概率的可能性都沒有!這不僅因為這許多環節的因果鏈總概率趨近於零——我曾多次指出過這一點——但是對「進步」而言,這遠不是最「悲觀」的。

當然在理論上,任何一次性的變化,如果不能證明其發生概率為零,那麼無論這概率是多麼多麼小,多麼趨近於零,你也不能證明其絕不可能發生——這句話反過來講,也就是在無限次的隨機之下,這變化早晚總會發生,哪怕要過一萬年、一億年、一億億年……儘管我們不可能實證這麼虛無縹緲的變化,但在邏輯上這麼說是推翻不了的。雖然實際上,宇宙演化的當代研究所證明的宇宙起點(138億年前)杜絕了無限隨機到「一億億年」的可能,而我們祖先走出非洲只在五六萬年前的當代研究結論,更使無限隨機不可想像。

但不管怎麼說,如果你在實證上不能杜絕這種可能,邏輯上也不能排除這種可能,那麼不管多麼虛無縹緲的「可能」(例如天上掉餡餅)總還是有「希望」的(也許某次龍捲風真能把某個超市裏的餡餅颳起來掉到我頭上呢),但像上述「宇宙大爆炸直接就產生了人類」的說法就連這種「希望」也沒有,因為:第一,科學絕對證偽了這種事情;第二,你只相信科學而不相信「上帝造人」,在邏輯上就要排除這種事情,而只能相信由大爆炸到產生人類必須經過科學描述的一次次、幾乎無數次的變化——如前所列。

但是,如果這變化是非一次性的,而是一次次無數變化構成的一個因果 鏈條的終端,假如每一次的變化都如上述那麼虛無縹緲,那麼我們期待這樣 的終端出現,就更加是億萬倍地虛無縹緲了。儘管如此,我還是相信,再虛 無縹緲(概率再趨近於零),它還是有可能的(趨近於零,終究還不是零)。但 是,這還是要假定上述一次次變化都是「單向性」的,即儘管概率小,但每次 變化都向着「終端」所需的方向接近——哪怕只接近一丁點兒;而不會發生「發散性」的、尤其是「逆行性」的變化,至少,「發散性」、「逆行性」變化概率不能大於「單向性」變化。又至少,這個「大於」的概率差不能太過懸殊。

但科學告訴我們的過程卻往往相反。姑且不論「社會科學」告訴我們人類 文明演化的跌宕起伏,野蠻摧毀文明,專制消滅民主,流氓迫害紳士,君子 鬥不過小人,秀才遇見兵有理講不清,諸如此類「倒行逆施」卻在歷史上是大 概率事件。我曾因此感歎歷史的「測不準」⑤。但如果有人說,歷史這種「人文 學科」畢竟不是真正意義上的「科學」,那麼自然科學又如何?它告訴我們的 「逆必然性」(不是「非必然性」)之例,難道不是更多嗎?

例如,我們知道蛋白質的化學合成條件極為苛刻,DNA的化學合成也是如此。在人為創造全方位理想條件的情況下,這種合成尚且極困難,在自然界完全隨機的情況下,從無機物到有機物,到氨基酸、核苷酸,再到蛋白質、DNA的「演化」,最後,再把蛋白質與DNA結合起來,使其按編碼指令自動合成各種特定的蛋白質,並將其配置於特定功能位置——即出現「生命」,這怎麼可能?

但是,方向剛好相反的「逆變」,卻不僅僅是可能,幾乎可以說就是「必然」的:死人沒法復活,但活人必然會死;如果不是在既有生命中,蛋白質與DNA就無法結合,但各自降解卻是「必然」的,有機物聚合成蛋白質或核酸類物質那麼困難,但分解成無機碳、氫化合物(如二氧化碳和水)卻那麼容易。甚至等離子體(通過超新星爆炸)變成原子物質極為偶然,原子物質「退回」等離子體卻似乎是天體生命中必然的宿命……現代科學確實告訴了我們許許多多的「必然性」,乃至近於「必然」的極大概率事件,但它們幾乎都與我們所講的「進化」方向相反,如此導致下述的一個致命之間。

### 五 因果長鏈的終端是甚麼?

换言之,一次性變化「如果並非絕無可能,那就是有可能」,哪怕概率再小也不能排除這種可能——這裏我們已經放棄了「必然」,但只要有「可能」,我們還是可以不需要「上帝」。也許「大自然」一次又一次地擲骰子,一億次、億億次,總可能擲出個「進步」來呢?

但這種「可能」的條件是:這僅指一次性變化而言。邏輯上進一步延伸,還可以指不計「逆概率」的因果鏈。以上述的「死人復活」為例,一個人哪怕壽命超常、病入膏肓、呼吸心跳停止,乃至已經「腦死亡」,只要新陳代謝還在維持,理論上還可以說有億萬分之一的希望生存,即便現在的醫學束手無策,也不能說未來永無可能——但前提是不發生進一步的「退行性」變化。然而實際上,新陳代謝一旦停止,一系列「降解」過程就幾乎「必然」而來,DNA螺旋斷裂、蛋白質與其他活性大分子失活分解、直至絕大部分原來的有機體無機

化。這其中每一步的過程都不絕對排除相反變化(無機物有機化、蛋白質重新 合成,等等),但對整個過程毫無作用。這就是死亡不可逆性的邏輯根源。

進而言之,如果是連續多次變化構成的因果長鏈,且每次變化的概率很小(哪怕不為零),而「逆概率」(反向變化的概率)卻非常大——這就是關鍵!那麼,這種反向概率就會決定因果鏈的方向,從而讓長鏈走向某個終端的幾率不僅僅是「趨近於零」,而是變成負數。這個終端的出現就不是可能性極小,而是可斷言為「絕不可能」了。

當然,數學上的概率似乎不可能為負數。我不是數學家,不知道以數學語言該如何準確表達。但我知道一個常識:假如一個封閉玻璃罐中裝着事先組成了精緻圖案的、質地均匀的彩色沙粒,那麼我們搖動一下玻璃罐,圖案就會被破壞,繼續搖動多次乃至無數次,隨機跳動的沙粒只會愈來愈無序,愈來愈變成趨向均匀的混沌體。儘管每顆沙粒的每次跳動都有可能(哪怕機率很小)向着它組成原初圖案的位置移近一點,但如果期望沙粒的一次次隨機跳動會終於有一次形成原來的圖案,那就是癡心妄想,不管搖動多少億次都是絕無可能的。因為那顆偶然向原位靠近的沙粒,在下次跳動時極大概率又跳遠了。極而言之,即便所有沙粒都偶然跳到了離初始位置一釐之距、原初圖案似已朦朧可見(打個比方,就像「遺體」之於活體維妙維肖),但下一次跳動就極大概率地前功盡棄(還是死了)。

所以,如果一次性的「天上掉餡餅」還可以指望的話,那麼像上述那樣多次搖沙罐來搖出原初圖案的可能,那是根本不會有的。而我們看「從大爆炸到產生人類」這一因果長鏈,是不是也如此?在沒有超自然干預的情況下,138億年前那次爆炸以後經歷無數變化,最終在因果鏈的終端出現「人」,這與搖動玻璃罐裏的沙子最終搖出一個原初精美圖案的「可能性」,究竟有甚麼邏輯上的不同?

#### 六 謀事在人,成事在天

我知道,上述這番論證其實就是物理學基本原理熱力學第二定律(the second law of thermodynamics)的廣義表述:熵增不可逆,退化乃必然,進步無法期待,混沌(熱寂)終成歸宿。從中得出否定「歷史進步論」的不止我一人。但反駁者也很容易立論:這定律只對一個「封閉系統」有效,如果從外部輸入能量,上述結論就會被打破。然而,對於由大爆炸形成的這個宇宙而言,所謂「外部輸入能量」又何所指呢?宇宙之外,還有甚麼?

應該承認,迄今為止我們擁有的一切科學手段,對此全然無知。我們了解的一切信息渠道,從光波、射電直到任何輻射,都無法越過「宇宙大爆炸」那138億光年的邊界;我們知道的一切傳遞空間,從空氣、已經被拋棄的「以太」、直到近年提出的「暗物質空間」,也都無法傳遞來自假設的「宇宙邊界外」消息。宇宙之外如果還有甚麼,那幾乎只能是神學解釋中與「此岸」隔絕(除神意可以

溝通外)的「彼岸世界」。並且,假如我們硬要給予它以「科學」解釋的話,那我們又如何避免宇宙邊界內的熵增定律(其實它不僅是「熱力學定律」)不會延伸到這個「超宇宙」中?而這個「超宇宙」又是如何從「外部輸入能量」的呢?

無疑,應該有一種超自然的意志、一種冥冥之中的神秘力量,能夠倒轉熵增,使得「從大爆炸到產生人類」,以及人類從野蠻走向文明,這一切「進步」不僅可能,而且成為事實,以證明宇宙之外,還有祂的存在。

的確,在我們能夠認知的世界裏,很多過程,包括前述「從大爆炸到產生人類」的過程,也包括人類社會「進步」的過程,都是科學能夠解釋的,所以科學非常偉大。在沒有科學以前,我們因為不能解釋,所以會相信「神」——當然,有神論的基礎不僅僅是認識論,但我們姑且只談認識論。在有科學之前我們幾乎甚麼都解釋不了,所以只能歸諸神意和神創。科學使我們的認知能力大大提升,我們能夠解釋許許多多的過程。由此帶來的思想解放,我以為是不能否認的,也是需要我們繼承和發展的。

尤其在啟蒙時代以後的很長時間裏, 迅猛進展的科學不僅能解釋許多過程, 甚至似乎還能得出結論說:這些過程都是按「自然規律」「必然發生的」。 既然如此, 從認識論講「上帝」還有甚麼用呢?

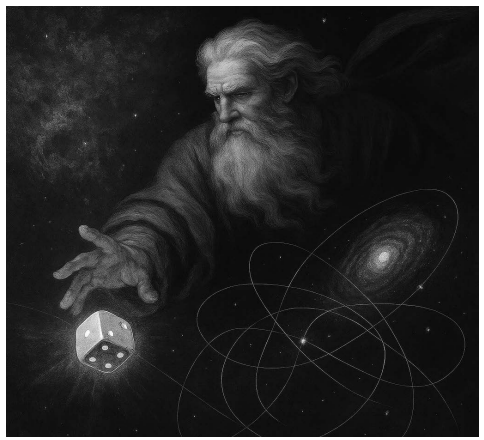
其實不僅上帝沒用,連我們自己,也就是人,實際上也沒有用了。因為人的本質在於追求自由,而有人已經斷言:「自由是對必然性的認識」®——你不認識「必然性」,就不配有自由。甚麼「知其不可而為之」?我知其不可,就有權禁止你為之。我有權逼你為之,因為我知其可。這就是所謂的「拉普拉斯妖」(Laplace's demon):披着「科學」外衣的「必然性」實際上已經成為新的上帝,而且與「宇宙之外」的或「彼岸」的上帝不同,有着「科學家」外衣的拉普拉斯妖可以集上帝與凱撒於一身,在此岸建立起據說符合「必然性」的專政!

這當然引起了追求自由民主的反抗。與一些所謂的保守主義者不同,我不認為這種反抗需要顛覆啟蒙,回到那個我們幾乎甚麼都不能解釋而只能歸之於神的「前啟蒙時代」②,更不認為這種反抗需要顛覆科學。但現在的問題是,如果科學已經給予了充分的解釋,但這種解釋卻不能給出過程發生的「必然性」(啟蒙時代很多人相信這種「必然性」),那麼我們還需要「神」嗎?

很多人會說不需要。沒有「必然」,總有「可能」吧,我們看到的過程就算只是「撞大運」,那就讓大自然(包括唯物論認為是自然形成的人)去「擲骰子」, 千次萬次億億次,總可以擲出這樣的結果。可是,經過現代科學再進一步的 解釋,我們甚至發現連這種「可能性」也會被否定。

然而,這些過程又確確實實地一再發生,並為我們親身經歷,或為我們 通過科學予以實證。換言之,這些過程就算是「擲骰子」,大自然也是擲不出 來的,然而它們居然實現了。那麼,我們難道還認為「上帝」對於「擲骰子」而 言是不必要的嗎?

我們當然相信科學(主要指自然科學),相信科學所依賴的事實和邏輯。 但是就像上面所說,科學難以否定、甚至只能推定祂的存在,同時祂也使我



「上帝擲骰子」,不能沒有「上帝」,但是也離不開「擲骰子」。(資料圖片)

們現在的努力(尤其是人文的努力)獲得意義,通向可能的光明未來。「上帝擲骰子」,不能沒有「上帝」,但是也離不開「擲骰子」。而在很多過程(主要是人文過程)中,上帝並不直接出手,直接出手擲骰子的就是我們——不僅僅是自然演化的、而且是神意安排下的「自然」演化出來的「我們」。神意安排我們一次次、千次萬次地擲骰子,就會擲出「自然」看似不可能、但符合神意安排的結果。用中國人的話說,這叫「謀事在人,成事在天」。用西方人的話說,這叫「主救自救者」。

所謂「愚公移山」、「夸父逐日」,用「唯物」的角度去談,那是極度的愚蠢,但是從前面所述的角度看就是另一回事了。二十多年前,王小波曾發表過一番「負熵宣言」,就是推崇知其不可而為之:「在這些人身上,你就看不到水往低處流、蘋果掉下地、狼把兔子吃掉這一宏大的過程,看到的現象,相當於水往山上流,蘋果飛上天,兔子吃掉狼。……光有熵增現象不成。舉例言之,大家都順着一個自然的方向往下溜,最後準會在個低窪的地方匯齊,擠在一起像糞缸裏的蛆。」®其實這就是文明對野蠻的抗爭:「魯連不帝秦,田橫刎頸死」,古賢為抗拒野蠻,知其不可而為之。以「唯物」論則知其不可,以祂的意志則應該為之。我們可能不用「上帝」之類的人造名字來稱呼祂,也不相信某些「人創教義」描述的具體的創世、造人神話,但是至少,我不可能相信「唯

物主義」,所以我是有神論者,當然,不是那種有奶便是娘、臨時抱佛腳的諛神賄神論,而是那種相信「主救自救者」的積極的有神論者。

當然,謀事在人,或者自救,並不是沒有方向的亂謀亂救。我相信,成 事在天或主救的方向應該是下述三原則:一、自由或最小強制原則;二、向 善或共同底線原則;最大可行性或最小烏托邦原則。這些就需要另文討論了。

最後附言兩點:第一,我不是甚麼「百科全書」,也不是宇宙學或生物遺傳學方面的專家。上面有關這些學科的表述並未超出通識的層面,如有誤差,歡迎方家賜正。但是我自信即便有枝節上的誤差,也不會影響我整個敍事的邏輯性。第二,本文意在表明我的非唯物和有神論的主張,但並不是為某一種具體的「人創教義」或典籍背書。從根本上說,由於熵增定律,無論自然界還是人類社會,「墮落」總比「提升」合乎邏輯,但自然界與人類又確實一步步提高至今,任何「唯物」的説詞對此都難以解釋,所以我是有神論者,相信冥冥中有超自然的意志在賦予我們的努力以永恆意義。但任何人創的具體宗教、教派和教義都只是一種「接近主」的努力,並不是主本身,信者也不能強加於他人。所以我主張信仰自由,對一切非強制性的傳教事業樂見其成,但也反對那種一旦宣布信神就忙於代神行事、忙於去審判別人的「神棍」。

#### 註釋

- ① 有數據支持的「大爆炸」理論應始於1964年關於3K背景輻射的發現,但直到文革時期的1972年,方勵之先生才首次在中國做了系統介紹,並很快招來了大批判。參見方勵之:〈關於標量一張量理論中含物質及黑體輻射的宇宙解〉,《物理》,1972年第3期,頁163-66。
- ② 李柯:〈評愛因斯坦的時空觀〉、《復旦學報(自然科學版)》、1973年第3期、 百14。
- ③ 在「大爆炸」理論被當代天體物理學普遍接受後,中國官方哲學教科書的通行解釋就是「有限宇宙」之外仍有未知的物質世界。
- "Artificial Life: Are Scientists on the Verge of Making Living Things from Little
  More than Dusts?" (17 October 2005), www.pbs.org/wgbh/nova/sciencenow/
  3214/01 html
- ⑤ 秦暉:〈「測不準」的康生和測不準的體制——評余汝信編《康生年譜———個中國共產黨人的一生(1898-1975)》〉、《二十一世紀》(香港中文大學·中國文化研究所),2023年10月號,頁145-58。
- ⑥ 語出黑格爾(Georg W. F. Hegel)對斯賓諾莎(Baruch de Spinoza)思想的概括,但經恩格斯和列寧的解釋,在中國一度變得家喻戶曉。
- ② 這裏迴避了「中世紀」一詞,因為該詞的本意是「兩個文明之間的黑暗期」,而且提出該詞的很多人是把這種黑暗歸諸基督教的。我以為這種説法與把甚麼都歸 罪於啟蒙的宗教保守主義同樣不可接受。
- ® 王小波:〈我為甚麼寫作——《時代三部曲》總序〉,載《黃金時代》(廣州:花城出版社,1997),頁4。